
Magazine des paroisses Saint-Vital-en-Retz et Saint-Nicolas-de-l’Estuaire

20
23

VIE DE FAMILLE

St-Père-en-Retz - St-Viaud - Frossay - La Sicaudais - Chauvé - St-Brevin-les-Pins - Corsept - Paimbœuf

Novembre
Mensuel #23



2 #essentiels

Sans nous désengager de la vie de ce 
monde et de ses combats, le mois de 
novembre et sa liturgie nous invitent à 
tourner nos regards vers l’au-delà vers 
lequel nous allons.

Un au-delà qui questionne depuis la 
nuit des temps, depuis que l’homme est 
homme et qu’il fait face à sa finitude et à 
la mort. 

Qu’adviendra-t-il de nous ? Et comment 
vivre l’après lorsque un être cher nous a 
quittés pour s’en aller rejoindre la Maison 
du Père céleste ?

Quand d’aucuns ont la grâce de vivre 
dans une Espérance toute divine que 
rien ne semble pouvoir ébranler, d’autres 
craignent pour leur devenir éternel.
Il est vrai que les lectures bibliques des 
semaines qui nous conduisent à fêter le 
Christ, roi de l’Univers, ont de quoi nourrir 
bien des interrogations, quand ce n’est 
pas la peur de se voir fermer les portes du 
Royaume des cieux…

C’est oublier la divine miséricorde dont 
Jésus a fait montre tout au long de son 
ministère. C’est se méprendre sur le sens de 
paraboles évangéliques qui, sans jamais 
condamner, cherchent à faire entendre 
l’appel à une vie cohérente avec la foi 
que nous proclamons.

En cela, l’homélie de saint Bernard pour 
la Toussaint et évidemment l’extrait ci-
joint de l’homélie du Pape François à 
Marseille attisent notre désir du ciel tout 
en nous invitant à vivre sur cette terre des 
valeurs du royaume à venir et déjà-là dont 
l’évangile des béatitudes proclamé à la 
Toussaint nous dit qu’il est aux pauvres de 
cœurs et aux persécutés pour la justice.

Qu’en cheminant dès maintenant, nous 
engageant dans la vie de ce temps, 
comptant sur le soutien de ceux qui 
partagent la sainteté de Dieu, nous 
puissions être de ceux qui par leur existence 
à la ressemblance de Jésus sont par Lui 
nommés « heureux ».

Père Sébastien Catrou, curé

2 #essentiels
L’

ÉD
IT

O
 D

U
 P

ÈR
E 

SÉ
BA

ST
IE

N

Frères et sœurs, demandons-nous avec sincérité 
de cœur  : croyons-nous que Dieu est à l’œuvre 
dans notre vie  ? Croyons-nous que le Seigneur, 
de manière cachée et souvent imprévisible, agit 
dans l’histoire, accomplit des merveilles et est à 
l’œuvre également dans nos sociétés marquées 
par le sécularisme mondain et par une certaine 
indifférence religieuse ?

Il y a un moyen de discerner si nous avons cette confiance dans le Seigneur. 
Quel est ce moyen ? L’Évangile dit que « lorsqu’Élisabeth entendit la salutation 
de Marie, l’enfant tressaillit en elle  » (v.41). Voilà le signe  :  tressaillir. Celui 
qui croit, qui prie, qui accueille le Seigneur tressaille dans l’Esprit, sent que 
quelque chose bouge à l’intérieur, il “danse” de joie. Et je voudrais m’arrêter 
sur cela : le tressaillement de la foi.

L’expérience de foi provoque avant tout un tressaillement devant la vie. 
Tressaillir c’est être “touché à l’intérieur”, avoir un frémissement intérieur, sentir 
que quelque chose bouge dans notre cœur. C’est le contraire d’un cœur 
plat, froid, installé dans la vie tranquille, qui se blinde dans l’indifférence et 
devient imperméable, qui s’endurcit, insensible à toute chose et à tout le 
monde, même au tragique rejet de la vie humaine qui est aujourd’hui refusée 
à nombre de personnes qui émigrent, à nombre d’enfants qui ne sont pas 
encore nés, et à nombre de personnes âgées abandonnées. Un cœur froid 
et plat traîne la vie de manière mécanique, sans passion, sans élan, sans désir. 

Celui qui est né à la foi, en revanche, reconnaît la présence du Seigneur, 
comme l’enfant dans le sein d’Élisabeth. Il reconnaît son œuvre 
dans le fleurissement des jours et il reçoit un regard nouveau pour voir la réalité. 
Même au milieu des difficultés, des problèmes et des souffrances, il perçoit 
quotidiennement la visite de Dieu et se sent accompagné et soutenu par 
Lui. Face au mystère de la vie personnelle et aux défis de la société, celui qui 
croit connaît un tressaillement, une passion, un rêve à cultiver, un intérêt qui 
pousse à s’engager personnellement. Celui qui est ainsi sait que le Seigneur 
est présent en toute chose, qu’il appelle, qu’il invite à témoigner de l’Évangile 
pour édifier avec douceur, à travers les dons et les charismes reçus, un monde 
nouveau.

L’expérience de la foi, en plus d’un  tressaillement  devant la vie, provoque 
aussi un tressaillement devant le prochain. Dans le mystère de la Visitation, en 
effet, nous voyons que la visite de Dieu n’a pas lieu à travers des événements 
célestes extraordinaires, mais dans la simplicité d’une rencontre. Dieu vient 
sur le seuil d’une maison de famille, dans la tendre étreinte entre deux 
femmes, dans le croisement de deux grossesses pleines d’émerveillement 
et d’espérance. Et, dans cette rencontre, il y a la sollicitude de Marie, 
l’émerveillement d’Élisabeth, la joie du partage.

Rappelons-le toujours, même dans l’Église  : Dieu est relation et souvent il 
nous rend visite à travers des rencontres humaines, quand nous savons nous 
ouvrir à l’autre, quand il y a un tressaillement pour la vie de ceux qui passent 
chaque jour à nos côtés et quand notre cœur ne reste pas impassible et 
insensible devant les blessures de ceux qui sont les plus fragiles. Apprenons 
de Jésus à éprouver des frémissements pour ceux qui vivent à nos côtés, 
apprenons de Lui qui, devant les foules fatiguées et épuisées, ressent de la 
compassion et s’émeut, tressaille de miséricorde devant la chair blessée de 
ceux qu’il rencontre. Comme l’affirme votre grand saint, Vincent de Paul, « il 
faut tâcher d’attendrir nos cœurs et de les rendre susceptibles des souffrances 
et des misères du prochain, et prier Dieu qu’il nous donne le véritable esprit 
de miséricorde, qui est le propre esprit de Dieu », jusqu’à reconnaître que les 
pauvres sont « nos seigneurs et maîtres ».

Pape François, Homélie lors de la visite apostolique à Marseille, 23 septembre 
2023

Croire que Dieu est  
à l’œuvre en cet âge



#essentiels 3

Dans la communion des saints

Homélie de saint Bernard de Clairvaux pour la Toussaint

Pourquoi notre louange à l’égard des saints, pourquoi notre chant 
à leur gloire, pourquoi cette fête même que nous célébrons ? 
Que leur font ces honneurs terrestres, alors que le Père du ciel, 
en réalisant la promesse du Fils, les honore lui-même ? De nos 
honneurs les saints n’ont pas besoin, et rien dans notre culte ne 
peut leur être utile. De fait, si nous vénérons leur mémoire, c’est 
pour nous que cela importe, non pour eux. Pour ma part, je 
l’avoue, je sens que leur souvenir allume en moi un violent désir.

Le premier désir, en effet, que la mémoire des saints éveille, 
ou plus encore stimule en nous, le voici : nous réjouir dans leur 
communion tellement désirable et obtenir d’être concitoyens et 
compagnons des esprits bienheureux, d’être mêlés à l’assemblée 
des patriarches, à la troupe des prophètes, au groupe des 
Apôtres, à la foule immense des martyrs, à la communauté des 
confesseurs, au chœur des vierges, bref d’être associés à la joie 
et à la communion de tous les saints. Cette Église des premiers-
nés nous attend, et nous n’en aurions cure ! Les saints nous 
désirent et nous n’en ferions aucun cas ! Les justes nous espèrent 
et nous nous déroberions !

Réveillons-nous enfin, frères ; ressuscitons avec le Christ, 
cherchons les réalités d’en haut ; ces réalités, savourons-les. 
Désirons ceux qui nous désirent, courons vers ceux qui nous 
attendent, et puisqu’ils comptent sur nous, accourons avec nos 

désirs spirituels. Ce qu’il nous faut souhaiter, ce n’est pas seulement la compagnie des saints, mais 
leur bonheur, si bien qu’en désirant leur présence, nous ayons l’ambition aussi de partager leur 
gloire, avec toute l’ardeur et les efforts que cela suppose. Car cette ambition-là n’a rien de mauvais 
: nul danger à se passionner pour une telle gloire.

Et voici le second désir dont la commémoration des saints nous embrase : voir, comme eux, le Christ 
nous apparaître, lui qui est notre vie, et paraître, nous 
aussi, avec lui dans la gloire. Jusque-là, il ne se présente 
pas à nous comme il est en lui-même, mais tel qu’il 
s’est fait pour nous : notre Tête, non pas couronnée de 
gloire, mais ceinte par les épines de nos péchés. Il serait 
honteux que, sous cette tête couronnée d’épines, un 
membre choisisse une vie facile, car toute la pourpre 
qui le couvre doit être encore non pas tant celle de 
l’honneur que celle de la dérision. 
Viendra le jour de l’avènement du Christ : alors on 
n’annoncera plus sa mort de manière à nous faire 
savoir que nous aussi sommes morts et que notre vie 
est cachée avec lui. La Tête apparaîtra dans la gloire, 
et avec elle les membres resplendiront de gloire, 
lorsque le Christ restaurera notre corps d’humilité pour 
le configurer à la gloire de la Tête, puisque c’est lui la 
Tête.

Cette gloire, il nous faut la convoiter d’une absolue 
et ferme ambition. Et vraiment, pour qu’il nous soit 
permis de l’espérer, et d’aspirer à un tel bonheur, il 
nous faut rechercher aussi, avec le plus grand soin, 
l’aide et la prière des saints, afin que leur intercession 
nous obtienne ce qui demeure hors de nos propres 
possibilités.

Saint Bernard de Clairvaux 

Il est né en 1090.

Moine à Cîteaux à l’âge de 22 
ans, père abbé à 25, Bernard de 
Clairvaux fonde cinq abbayes 
avant d’avoir atteint sa trentième 
année. 

Réformateur des cisterciens, 
conseiller des rois et des 
papes, le saint est également 
connu pour ses prédications. 

Le rayonnement de ce docteur 
de l’Église est tel que certains 
le surnomment « le dernier des 
Pères de l’Église ».



4 #essentiels

La mort ? C’est elle qui a façonné les religions
Nathalie Kromwell, bibliste, dominicaine, mère de famille, a élu domicile à Saint-Brevin pour y travailler, recevoir 
famille et amis. C’est donc là que nous l’avons rencontrée. Elle répond longuement à la question des rites mortuaires 
et de leur sens dans l’histoire de l’homme et de sa recherche spirituelle.

#Retour sur

l  Les premiers hommes ont dû être interpellés eux aussi, 
très fortement par la mort. Comment réagissaient-ils ?
Dans les religions les plus lointaines, les hommes 
préhistoriques ont été affrontés à la mort dès le début. 
Qu'est-ce qu'on fait du corps ? Par respect pour cette 
personne qu'on a aimée, on sent qu'on ne peut pas 
faire n'importe quoi du corps. Il y a eu différentes façons 
de faire suivant les lieux : mettre le corps dans la terre, le 
mettre dans un creux de rocher, essayer de le conserver 
en l'embaumant… Mais on sent que ce n'est pas fini, 
la personne va continuer de vivre, mais autrement. 
Alors, on va mettre des affaires dans la tombe pour la 
nouvelle vie, mais on ne sait pas laquelle. C'est quelque 
chose qui dépasse la vie humaine. C'est là, très vite, 
qu'on trouve les premiers signes de religion. On se pose 
des questions. La vie est difficile, avec la peur qui est 
souvent là : orages, animaux, soleil, inondations… Ces 
premiers hommes vont essayer de conjurer la mort. 
C'est dès cette époque qu'on trouve les premiers cultes 
autour de la mort, pour demander au ciel de nous 
protéger de tout ce qui nous attaque. On ne sait pas 
qui, on invente des dieux pour chaque danger.
 
l  Pour eux, y avait-il cette notion de jugement après 
la mort ?
Plus tard, pour les peuples d'Égypte, de Mésopotamie 
et ceux des pays sémites, dans les pratiques mortuaires 
et les prières, on prône le passage vers une autre vie 
avec les dieux. Il y a donc un jugement, une forme de 
« pesée des âmes ». Les mauvaises âmes iront vers le 
malheur, une forme d'errance perpétuelle et pour les 
bonnes âmes, ce sera le bonheur avec les dieux. Les 
Sémites ont beaucoup de dieux, avec cette idée d'un 
dieu tutélaire pour chaque pays. Le défunt rendu à 
l’état d’ombre  a une vie de spectre qui erre dans le 
Shéol souterrain. En Mésopotamie, où les sciences sont 
très avancées et où l'on étudie beaucoup les astres, on 
va davantage parler du ciel.

Ce début de philosophie, c'est le début d’une religion 
codifiée : on va y mettre des prières, des rites pour garder 
un lien avec la vie de chacun. On va alors invoquer 
des forces diverses au-dessus de l’homme (terre, 
ciel, nature). Les nommer, c'est donner un corps, une 
existence. Alors apparaît la vie comme une émanation 
d'un corps tout-puissant (divers dieux). Il y a le mal que 
l'on subit qui vient des corps qui nous sont contraires. Il 
y a le rite des offrandes ciblées pour attirer les bonnes 
grâces.

Plus tard, on va parler de l'entité suprême, un « grand » 
Dieu. Au début, c'est assez diffus. Abraham, le premier, 
fait partie des Mésopotamiens qui cherchent. Il avait 
une proximité dans son âme, il a réalisé qu'il y avait 
Quelqu'un. Dans le judaïsme ancien, on a repris au 
départ l'idée de la culture sémite, puis petit à petit, 
sont apparus des dogmes, sous l'influence de la culture 
grecque. En miroir des 613 commandements, on va 
développer toute une morale éthique : les choses qu'il 
faut bien faire, basées sur des valeurs qu'il faut accomplir 
pour devenir un Juste, c'est-à-dire, quelqu'un qui 

s'efforce de s'ajuster à la volonté de Dieu. Déjà dans 
les textes du prophète Daniel (Vème siècle avant Jésus 
Christ), on commençait à penser qu'il y a une vie après 
la mort, avec Dieu si on le mérite, c'est-à-dire si on a un 
comportement éthique exemplaire.
 
l  Et au moment du monothéisme, quelles étaient les 
croyances ?
Au IIIème siècle avant JC, commence à naître un 
changement de regard. Les Hébreux se détournent 
du monde « d'en bas » pour se tourner vers le monde 
«  d'en haut », le monde de Dieu. C'est le moment où les 
chefs des prêtres, les rabbins, imposent le monothéisme. 
Ce fut très lent, d'autant plus que le peuple hébreu a 
toujours vécu sous dominations étrangères : Perses, 
Grecs, Romains. Pendant la période près de Jésus 
(IIème et premier siècle avant JC), on croit que non 
seulement l'âme juste pourra exister après la mort, 
mais aussi qu'elle ira rejoindre l'armée de ceux qui sont 
auprès de Dieu, dans les cieux. Le Shéol n'est plus qu'un 
lieu d'attente dans la terre.
 
l  Alors, l'espérance du ciel existe bien ?
Plus on s'approche de l'époque de Jésus, plus ceux qui 
réfléchissent croient au ciel. Les pharisiens en viennent 
à croire à la résurrection de la personne avec son 
corps. L'idée est crue et enseignée par les pharisiens 
qui enseignent au peuple. Un tiers va se convertir après 
Jésus. Les sadducéens qui sont surtout les prêtres et 
gardiens du Temple n'y croiront pas.
Juste avant l'arrivée de Jésus, il y avait peu de vrais 
pratiquants, ils avaient été trop influencés par les 
croyances étrangères. Les riches à Jérusalem avaient 
gardé les influences de la philosophie et de la religion 
grecques. En Galilée, c'étaient des gens pauvres et loin 
du Temple, qui étaient en contact avec les peuples 
étrangers qui passaient pour faire du commerce alors 
florissant, au profit des Romains. On peut dire que toutes 
les croyances du bassin méditerranéen ont envahi et 
aidé les Juifs à avancer dans leur réflexion religieuse, 
jusqu’aux enseignements de Jésus.

Nathalie Kromwell



5#essentiels

Le sacrement de mariage a été une grâce jusqu’au bout !
Marie-Paule Boursin habite à Saint-Brevin. À 87 ans, elle continue de vivre sereine dans sa maison depuis 
que Bernard, son mari, a quitté cette vie en juillet 2022. Elle a accepté très volontiers de nous parler de 
son parcours de vie avec Bernard, dont les huit dernières années, avec une maladie invalidante. Un 
parcours de vie de couple interrompu, mais très intense, rempli de paix et d’amour qui durent toujours.

u Votre mari a 
été bien malade…
Il a eu une attaque 
qui l’a rendu paralysé 
du côté gauche. 
H e u r e u s e m e n t , 
il avait gardé la 
parole, c’est une 
grande chose de 
pouvoir s’exprimer 
jusqu’au bout. Cela 
nous a permis de 
continuer de vivre 

de façon sereine. La mort ne lui faisait pas peur. Lui, 
comme moi, avions été élevés par nos grands-parents. 
Je me souviens du chapelet à la mort de mon grand-
père. Ce n’était pas triste. Lorsqu’on s’est connu, nous 
avons perdu un beau frère, mort foudroyé. Dans ce 
moment difficile, notre couple récent a grandi.

u et puis il vous a quittée…
En mai, nous avions fait un pèlerinage à Lourdes. Bernard 
était paisible. Il a été imprégné de cette paix jusqu’au 
bout. Lorsque Bernard allait vers la fin, ensemble nous 
avons choisi l’hospitalisation à domicile. À l’hôpital, 
médecin et infirmière lui ont demandé : «  Voulez-vous 
être chez vous ? » Il a répondu : « Ah ! Oui, alors ! » 
Quatre ou cinq jours avant sa mort, il a dit : « J’en ai 
marre, vivement que cela se termine ! » Et il me regarda 
intensément, avec un sourire. Son visage était lumineux. 
Je lui ai demandé : « Est-ce que tu penses à la mort  ?  » 
« Oui, elle ne me fait pas peur. » Le père Sébastien 
venu la veille de son décès l’avait trouvé très serein. 
Le lendemain, un samedi, après l’arrivée de Véronique 
notre fille. Bernard est parti sereinement.

u Comment avez-vous vécu cette période ?
À domicile, pour s’occuper de Bernard, nous avions de 
l’aide de 2 associations. L’une des deux était très bien, 
pour l’autre le relationnel fut un peu plus compliqué 
et cela a ajouté quelques soucis de temps en temps. 
Heureusement, nous avons réussi à garder notre 
sérénité de fond. Nous avons toujours prié tous les deux 
ensemble. Notre grande richesse : dire le chapelet de 
15 h 30 avec Lourdes. La Vierge Marie s’est trouvée là 
au moment de la mort, pour l’accueillir en paix. Il n’a 
pas eu beaucoup de souffrance physique. L’infirmière 
de l’hospitalisation à domicile l’a accompagné dans 
cette souffrance jusqu’à la fin. Au moment de son 
départ, nous étions nos deux filles et moi présentes, pour 
accompagner Bernard. Beaucoup d’amis venus nous 
entourer après son décès ont exprimé : « On aimerait 
tous mourir comme cela ».

u Peut-on se préparer à vivre cela ?
Entre époux, il faut oser en parler. Bernard avait 
beaucoup de pudeur. Nous avons échangé quand 
même. En parler avant, cela permet de faire connaître 
notre choix de la manière dont on veut mourir. Au 

niveau des médecins, il faut dire nos choix pour avoir 
des propositions qui nous correspondent.

u Et aujourd’hui ?
Bernard est toujours vivant ! Je le sais ! Je lui parle dès 
le matin. Je lui dis ce que je vais faire. Pour moi, il est au 
Ciel. Je ne peux pas croire que Dieu ne l’a pas accueilli. 
Il a vécu dans la droiture et le service, c’était quelqu’un 
de gentil. Il était pudique pour parler de sa foi.

u Comment vivait-il sa foi ?
Pendant 20 ans, il allait à l’aumônerie de l’hôpital Saint-
Jacques, lorsque nous habitions Nantes. Il allait chercher 
les gens en gériatrie, en rééducation, pour les emmener 
à la messe. Arrivés à Saint Brevin, nous allions le vendredi 
et le mercredi dans une unité psychiatrique avec des 
personnes qui doivent rester enfermées. C’était très 
fort pour le malade, comme pour les employés et pour 
nous. Nous avons fait cela pendant 10 ans. Bernard 
aimait beaucoup.

u Avez-vous partagé cette foi active avec lui ?
Nous avons fait beaucoup de choses ensemble  : au 
Secours Catholique, des visites ensemble, le fleurissement 
de la chapelle également. Bernard disait qu’il avait eu 
énormément de chance de travailler jeune dans une 
ferme où ses patrons lui ont donné la possibilité de faire 
de la JAC (Jeunesse Agricole Catholique).

u Finalement, tout cela a fait grandir votre foi 
commune ?
Oui, c’est sûr. Moi aussi, j’étais engagée à la JOC 
(Jeunesse Ouvrière Catholique). Je travaillais alors 
dans une boulangerie, et c’est une jeune qui est venue 
me voir au magasin pour m’inviter. Je dois beaucoup 
à la JOC, aux prêtres qui portaient en eux un fort 
témoignage. Puis, je suis partie de la boulangerie. Par la 
suite, j’ai travaillé comme employée de maison. À cette 
même période, j’ai été responsable fédérale de la JOC 
à Nantes.

u Est-ce que cette vie donnée aux autres, dans la 
complicité et la foi, a un rapport avec une fin de vie sur 
terre dans la sérénité ?
Nous avons fait beaucoup de choses ensemble, 
c’était une richesse, nous pouvions échanger tout de 
suite. Nous avons été très soutenus par la Fraternité 
Franciscaine dont nous faisions partie et à laquelle 
je participe toujours. En 1998, suite au décès d’une 
religieuse de la communauté franciscaine, nous avons 
repris sa mission auprès de détenus. Nous habitions une 
maison appartenant à la communauté, et soutenus par 
une association, pendant 3 ans, nous avons encadré 
103 détenus en fin de peine, que nous accueillions dans 
la maison lors de leur permission. Ces 3 années auprès 
d’hommes souvent en détresse nous ont fortifiés dans 
notre couple et notre foi. Et puis, il faut dire aussi qu’on 
priait ensemble tous les jours, une retraite spirituelle de 
temps en temps. Cela nous a nourris. 
Je crois beaucoup à la prière.

#PORTRAIT

Marie Paule Boursin



6 #essentiels

Des messes pour les défunts ?
Le père Sébastien éclaire le sens donné par l’Église aux messes demandées pour les vivants et les défunts

EN PRATIQUE :

La messe n’a pas de prix ! Une offrande est  
néanmoins demandée. Dans notre diocèse, 
comme dans la plupart des diocèses français, 
le montant de cette offrande est de 18 €. C’est 
le mode de rétribution des prêtres qui, selon 
l’expression consacrée, « vivent de l’autel ». 
Ainsi, dans notre diocèse, chaque prêtre perçoit 
quotidiennement le montant d’une offrande, 
soit18 €, quel que soit le nombre de messes qu’il 
peut être amené à célébrer ce jour-là. L’argent 
restant, lorsque plusieurs personnes ont versé une 
offrande pour une messe le même jour, sert toujours 
à la célébration de messes pour les défunts de la 
paroisse en général lorsque aucune intention n’est 

confiée certains jours de semaine. 

Pour inscrire une demande de messe, il suffit de se 
présenter aux différentes permanences d’accueil 
en veillant à suivre les indications de calendrier 
telles qu’annoncées dans le feuillet d’intentions de 
messes (sous peine, si la date butoir est passée, que 
la messe ne soit pas inscrite, ce qui n’empêche pas 

qu’elle soit célébrée).

l À chaque messe, et spécialement le dimanche, 
nous sont donnés les noms de ceux pour qui, vivants et 
défunts, nous sommes invités à prier. Pourquoi ?
Pratique courante pour une génération, étrangère pour 
une autre – plus jeune – qui s’en étonne, la célébration de 
messes à l’intention des défunts, mais aussi des vivants, 
est tout autant traditionnelle que porteuse de sens en 
ce qu’elle dit quelque chose de notre espérance et du 
lien de solidarité qui, par-delà la séparation de la mort, 
nous unit aux défunts. 

l Mais à quoi bon faire célébrer des messes quand 
nous croyons que le devenir éternel de ceux qui nous ont 
quittés ne dépend pas de nous, mais de la miséricorde 
du Seigneur ?
Effectivement, Dieu seul peut nous donner part à la 
paix et au bonheur éternels auprès de Lui. C’est somme 
toute la communion des saints que nous exprimons par 
cette pratique. Entendons par là que la célébration 
eucharistique nous donne de communier au corps du 
Christ qui n’est pas que l’hostie consacrée que nous 
recevons, mais aussi l’Église que nous formons. Autrement 
dit, en communiant au Corps du Seigneur, nous sommes 
unis les uns aux autres dans une communion fraternelle 
et de foi. Une communion qui transcende l’espace et 
le temps puisque nous voici unis à ceux qui de par le 
monde et par-delà la mort vivent par Dieu.

l En confiant à la prière commune nos défunts, nous 
faisons donc plus que signifier que nous ne les oublions 
pas ?
Oui, nous nous confions à leur intercession – ils prient le 
Seigneur pour nous – comme nous prions le Seigneur 
pour eux afin que, purifiés par son amour, ils accèdent 
pleinement à la gloire de Dieu.

C’est également l’occasion, au-delà de ce qui ici-bas a 
parfois pu nous opposer à nos défunts, de leur dire que 
nous souhaitons les retrouver un jour dans une pleine 
communion d’amour que nous n’avons pas toujours su 
vivre avec eux de leur vivant.

l C’est donc une pratique qui œuvre à la réconciliation ?
Oui, et cela est spécialement utile lorsque nous n’avons 
pas eu les uns vis-à-vis des autres l’attitude qui convenait, 
lorsque nous avons été trop distants, que nous n’avons 
pas suffisamment eu soin d’eux. Et lorsqu’il s’agit d’une 

personne qui nous a fait souffrir, la confier à la prière 
d’autres, au-delà du cercle familial, c’est se confier soi-
même dans l’espérance d’être capable un jour d’aller 
jusqu’au bout d’une démarche de pardon.

Bref, que ce soit pour honorer leur mémoire, leur exprimer 
notre amour, nous recommander à leur prière, nous 
réconcilier avec eux, faire célébrer des messes pour nos 
défunts nous met en lien étroit avec ceux qui, du ciel, 
intercèdent pour nous dans l’espérance de retrouvailles 
éternelles dans une communion d’amour parfaite, plus 
forte que celle que nous connaissons en ce monde.

Témoignage 

« Je fais célébrer des messes à l'intention de mon 
mari, pour son anniversaire, quand une partie 
de la famille se retrouve, pour des amis chers. Je 
prie la communion des saints pour les âmes du 

purgatoire.

 Je demande des messes pour les défunts et pour 
les vivants. On a besoin de prières nous aussi, et les 
prières des saints du ciel nous retombent dessus . 

Nous avons des saints dans nos familles. 

C'est une communion. On reste ensemble, en 
communion ».  

Marie-Paule Boursin. voir P5



1 3
4 

5 

6 
7 8 

9 

10 

2 

15 
16 

14 
13 

10 

12 
11 

37 
36 38 

25 26 
10 

10 
10 

18 

19 

22 
23 24 

27 

10 

17 
28 

35 34 

33 10 

32 29 

39 

55 40 
21 

20 56 
53 

52 
51 41 

30 44 
43 

45 
31 

42 
46 

47 48 

79 
80 

 
50 

49 

59 
58 

57 

76 
75 

74 

72 73 
71 77 

  I 

67 68 70 

61 
60 

69 
66 

62 
64 65 

78 
 G 

 H 

  J  F 
D  E 

C B A 
54 

63 

Saint Colomban est né dans le Leinster  en Irlande en 543, il entra 
vers ses 20 ans au monastère de Bangor. A l'âge de 50 ans environ Colomban quitta l'Irlande pour entre-
prendre avec douze compagnons une mission sur le continent de re-
évangélisation basée sur l'exemple de vie, "nombre de jeunes demandèrent 
à entrer dans la communauté, rendant nécessaire la constitution d'un    
second monastère" à Luxeuil. Bientôt fut fondée une troisième maison,      
à Fontaine, tandis que saint Colomban allait vivre une petite vingtaine     
d'années à Luxeuil. 

En 610, il dut fuir la Gaule où la cruelle reine Brunehaut le poursuivait 
parce qu'il lui reprochait ses vices et ses crimes. Il avait envisagé de     
retourner en Irlande et, pour cette raison, nous le trouvons à Nantes     
(et sa région ! ). Obligé de revenir sur ses pas, il traverse les Alpes et     
se réfugia à Bobbio en Emilie-Romagne (Italie) où il fonda son dernier   
monastère. Il y mourut.  

D’après Benoît XVI, Saint Colomban fut "un homme de grande culture, 
riche de grâces, un formidable constructeur de monastères et un vif    
prêcheur de la pénitence. Il mit toutes ses énergies dans l'alimentation 
des racines chrétiennes de l'Europe naissante. Par son énergie spirituelle 
et sa foi, avec son amour de Dieu et du prochain, il est devenu l'un des 
Pères de l'Europe qui continue de nous montrer ce que sont les racines d'où le continent peut renaître".  
Source: VIS 080611 (600) et  Nominiscef.fr                                                                      

                 Saint Colomban est fêté le 23 novembre et en reliant les points …    
découvrez de qui il est le Saint patron !! . 

 

 
Les calvaires                                    
du vicaire ! 

Chaque mois,                                 
notre vicaire père Manuel 

Raguet nous fera parcourir  
le territoire de nos deux           
paroisses à la recherche        

d’un calvaire ! …….  
Voici celui de novembre !  

PARTAGE D’EVANGILE PENDANT LA MESSE           
Pour les enfants de 3 à 9 ans  

Dimanche 12 novembre 9h30 Frossay  
Dimanche 12 novembre 11h Saint-Père 

Contact : ktstnicolas1@gmail.com 

Eveil à la Foi pour les 3 à 7 ans   
Samedi 25 novembre de 15h à 17h  
Maison paroissiale de Saint-Brevin-les-pins  

Joie 
Amour 

de 
Dieu 

 Vous trouverez  le calvaire d’octobre au nord 
de Frossay, près du canal de la    Martinière, 
à l’intersection des chemins du Carnet, de la 
Cruaudais et du Pressoir Allaire !  

7#essentiels#Jeunesse



COMITÉ ÉDITORIAL
Père Sébastien Catrou, Michel et Dominique Duret, Servane Fravalo

CRÉDIT PHOTO 
Christophe Bézier, Michel Duret, et archives personnelles.

CONCEPTION ARTISTIQUE : Imprimerie Nouvelle Pornic
Édition mensuelle 1 200 exemplaires.
Encres végétales sur papier issu de forêts gérées durablement.

ISSN 2804-990X

8 #essentiels #Retrouvons-nous

MESSES DOMINICALES

SAMEDI
18h00	 Corsept		
18h30	 La Sicaudais 	 (31 octobre et
			   4 novembre)
	 Chauvé 	 (11 novembre)
	 Saint-Viaud	 (18 novembre)				  
	 Frossay 		 (25 novembre)

DIMANCHE
9h30 	 Paimbœuf	 (le 19 novembre, Sainte-
			   Cécile)
9h30	 Saint-Viaud 	 (5 novembre)
	 La Sicaudais 	 (12 novembre)
	 Frossay 		 (19 novembre, Sainte-
			   Barbe)
	 Chauvé 	 (1er et 26 novembre)

11h00 	 Saint-Brevin-les-Pins et Saint-Père-en-Retz
	

MESSES EN SEMAINE

MARDI
11h00 	 Saint-Père-en-Retz
18h30 	 Saint-Brevin-les-Pins 
	 (Confessions et adoration eucharistique à 17h30)

MERCREDI
9h00	 Corsept (sauf les 15 et 29)
	 Chauvé (sauf les 8 et 22)

JEUDI
9h00	 Saint-Brevin (pas de messe ce mois-ci,
		         sauf les 2 et 9 novembre à 18h30) 
	 et Frossay    
18h30	 Saint-Brévin (les 2 et 9 novembre)

VENDREDI
9h00	 Saint-Viaud  (sauf le 10)		
18h00	 Paimbœuf    	

SAMEDI 	(Messes suivies du chapelet)
9h30	 La Sicaudais 	 (sauf le 11, messe à
Corsept à 9h)	

PAROISSE SAINT-NICOLAS-DE-L’ESTUAIRE
(Saint-Brevin-les-Pins, chapelle Saint-Louis, Corsept, 
Paimbœuf) 
Presbytère
1, place de la Victoire - 44250 Saint-Brevin-les-Pins
(Permanence du lundi au samedi de 10h à 11h30)
Tél. 02 40 27 24 81
Mail : paroisse.stnicolas.estuaire@gmail.com

PAROISSE SAINT-VITAL-EN-RETZ
(Saint-Père-en-Retz, Saint-Viaud, Frossay,  
La Sicaudais, Chauvé)
Centre inter-paroissial Saint-Vital 
7 bis, place de l’église – 44320 Saint-Père-en-Retz 
(Permanence du mardi au samedi de 10h à 11h) 
Tél. 02 40 21 70 61 
Mail : stvital.retz@gmail.com

Vous avez apprécié ce magazine ? Participez aux frais de fabrication en mettant 1€ ou 2€ dans un tronc 
de l’une des églises de nos paroisses. Merci ! (gratuit pour les abonnés au bulletin à l’année)

 Im
pr

im
er

ie
 N

ou
ve

lle
 P

or
ni

c
 R

éf
.  

23
10

Pour connaître le détail des horaires (permanences de confession, permanences d’accueil sur les différents clochers…), les démarches pour 
demander le baptême ou le mariage, consulter le site internet. Web : saintvitalsaintnicolas.com 

Novembre
Mercredi 1er Solennité de tous les Saints

Jeudi 2 Commémoration des fidèles défunts

Mardi 7 Rencontre de l’équipe d’animation paroissiale 
(E.A.P)

Mercredi 8 Formation « Écoute la voix du
Seigneur » à 20h au Centre inter-paroissial à
Saint-Père-en-Retz (amener sa Bible !)

Jeudi 9 Conseil aux affaires économiques
paroissiales de Saint-Vital (20h à Saint-Père)

Vendredi 10 Messe de la Sainte Geneviève
avec les gendarmes à 10h à Pornic  
– Frat’ Côte de Jade pour les 3e et lycéens à 
19h30 à Saint-Brevin (1, place de la Victoire)  : 
pour de plus amples renseignements, 
contacter Armelle Brosseau au 06.72.51.62.49

Parcours sur « Laudato Si’ » à 20h au Centre 
Inter-paroissial de St Père

Samedi 11 Commémoration de l’Armistice
de 1918 : messe à 9h à Corsept

Dimanche 12 Dimanche en famille dès 9h15 à Saint-Père 
pour les enfants se préparant à la première 
des communions

Temps fort pour les confirmands à 9h 30 à 
Saint-Père (à l’église, chapelle de semaine)

Mardi 14 Équipe pastorale (prêtres, diacres,
LEME) à 20h à Saint-Brevin

Mercredi 15 Commission liturgique à 20h30 à Saint-Père

Jeudi 16 Assemblée générale du GSP
(Groupement solidaire des paroisses)

Samedi 18 Pasto des Collégiens de 17h à 21h à Saint-Père

Dimanche 19 Sainte-Barbe (avec les pompiers) à 9h30 à 
Frossay (inversion du calendrier habituel avec 
la Sicaudais où la messe aura été célébrée le 
12)

Sainte-Cécile avec l’Harmonie à 9h30 à 
Paimboeuf

Mardi 21 Parcours «Des Arbres qui marchent» 20h00 à la 
Maison Paroissiale de St Brevin.

Le P. Sébastien sera absent du 18 novembre au 2 décembre 
pour une semaine de congés suivie d’une retraite en abbaye.

Le P. Manuel sera absent du 6 au 11 novembre. Il participera 
au conseil presbytéral de l’évêque les jeudi 15 et vendredi 16 
novembre.


